
 

 1 

Predigtimpulse online 
Unterlagen zum homiletischen Impuls zu Ez 2,1-3,3 für 
den Sonntag Sexagesimä am 8.2.26 von:  

Pastor Dr. Sönke Lorberg-Fehring 
Referent für den Christlich-Islamischen Dialog  
Beauftragter der Nordkirche 
Supervisor (DGfP) 
Ökumenewerk der Nordkirche 
Referat für Interkulturelle Ökumene 
s.lorberg-fehring@nordkirche-weltbewegt.de 
 
 
Hier liegt jemand am Boden und hört eine Stimme:  

Und er sprach zu mir: Du Mensch, stelle dich auf deine Füße, und ich will zu dir 
sprechen! Und sobald er zu mir sprach, kam Geist in mich und stellte mich auf meine 
Füße, und ich hörte den, der zu mir sprach.  

Mit der Stimme verbunden ist eine Kraft, die von außen auf ihn einwirkt. 

Und er sprach zu mir: Mensch, ich sende dich zu den Israeliten, zu Nationen, die sich 
auflehnen, die sich aufgelehnt haben gegen mich. Sie und ihre Vorfahren haben mit mir 
gebrochen, so ist es bis auf diesen heutigen Tag. Und zu den Nachkommen mit 
verhärteten Gesichtern und hartem Herzen, zu ihnen sende ich dich, und du wirst ihnen 
sagen: So spricht Gott der HERR!  

Die Stimme gibt eine Anweisung, sich in eine gefährliche Situation zu begeben. 

Und sie – mögen sie hören oder es lassen, denn sie sind ein Haus der Widerspenstigkeit! 
-, sie sollen wissen, dass ein Prophet unter ihnen gewesen ist.  

Der Angesprochene soll stellvertretend eine Rolle einnehmen und die Stimme, die zu 
ihm spricht, vor anderen repräsentieren. 

Und du, Mensch, fürchte dich nicht vor ihnen und vor ihren Worten. Fürchte dich nicht, 
auch wenn sie dir widersprechen und Dornen für dich sind und du auf Skorpionen sitzt. 
Vor ihren Worten fürchte dich nicht, und vor ihren Gesichtern hab keine Angst! Sie sind 
ein Haus der Widerspenstigkeit!  

Die Situation, die auf den Angesprochenen zukommt, ist lebensbedrohlich. 

Und du wirst ihnen meine Worte sagen, mögen sie hören oder es lassen! Sie sind ein 
Haus der Widerspenstigkeit!  

mailto:s.lorberg-fehring@nordkirche-weltbewegt.de


 

 2 

Der Angesprochene darf nicht darauf hoffen, bei denen, zu denen er geschickt wird, auf 
Verständnis zu hoffen. 

Du aber, Mensch, höre, was ich zu dir rede. Sei nicht widerspenstig wie das Haus der 
Widerspenstigkeit, öffne deinen Mund, und iss, was ich dir gebe.  

Er muss die Botschaft, die er überbringen soll, körperlich in sich aufnehmen.  

Und ich sah, und sieh: Zu mir hin war eine Hand ausgestreckt, und sieh, in ihr war eine 
Schriftrolle. Und er breitete sie vor mir aus, und sie war auf der Vorderseite und auf der 
Rückseite beschrieben, und auf ihr aufgeschrieben waren Klagen und Seufzer und 
Wehrufe. Und er sprach zu mir: Du Mensch, iss, was du vorfindest, iss diese Schriftrolle, 
und geh, sprich zum Haus Israel!  

Der Beauftragte muss essen, was er freiwillig niemals in den Mund nehmen würde.  

Und ich öffnete meinen Mund, und er ließ mich jene Rolle essen. Und er sprach zu mir: 
Mensch, gib deinem Bauch zu essen und fülle dein Inneres mit dieser Schriftrolle, die ich 
dir gebe!  

Die Stimme, die die Kraft hat, alles, was sie will, durchzusetzen, überwacht, dass der 
Beauftragte das Verordnete nicht nur in den Mund nimmt, sondern herunterschluckt. 

Da aß ich sie, und in meinem Mund wurde sie wie Honig, süß. 

Der Beauftragte befolgte die Anweisungen und stellte fest, dass das, was er essen muss, 
anders als erwartet in seinem Mund schmackhaft wird.  

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Ezechiel 

Gemäß der Mischna ist es nach jüdischer Überlieferung verboten, eine Person auch nur 
in der Einleitung des Buches Ezechiel, aus dem dieser Text stammt, zu unterrichten, 
sofern die Schüler nicht weise sind und fähig, den Stoff selbst zu verstehen. 

Nach einer christlichen Legende werden die Lebensjahre Jesu angesetzt als Grenze, ab 
wann es Gläubigen gestattet sein sollte, das Buch Ezechiel zu lesen. 

Das Buch des Propheten Ezechiel יְחֶזְקֵאל gehört zu den Schriftpropheten. Sie haben 
anders als die vorliterarischen Propheten eine eigene Schrift hinterlassen (Hesekiel, 
Hosea, Joel, Amos, Obadja, Jona, Micha, Mahum, Habakuk, Zefanja, Haggai, Sacharja 
und Maleachi). Allerdings müssen sie ihre Botschaft nicht selbst schriftlich übermittelt 
haben, es können auch Aufzeichnungen gesprochener Reden sein, die gesammelt und 
redaktionell überarbeitet wurden. Zwischen den Redeanteilen finden sich biographische 
Abschnitte in erster oder dritter Person.  

Das Buch Ezechiel entstand höchstwahrscheinlich im 6. Jahrhundert v. Chr. im 
babylonischen Exil und schildert Visionen und Symbolhandlungen des Propheten. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Ezechiel


 

 3 

Der Name יְחֶזְקֵאל setzt sich aus der Wurzel  חזק und אֵל zusammen und bedeutet: „Gott 
stärkt“ bzw. „Gott möge stärken“. 

Ezechiel war Priester (1,3) und gehörte zur ersten Gruppe der 598 v. Chr. unter König 
Nebukadnezar II. nach Babylon verschleppten Israeliten. Er war Zeitgenosse Jeremias 
und lebte in Mesopotamien am Fluss Chabur (heute Schatt-en-Nil). Dort begann mit ca. 
30 Jahren sein prophetisches Wirken. Er wirkte 22 Jahre als Prophet im babylonischen 
Exil, vom fünften bis zum 27. Jahr des Exils. 

In Israel oder Juda trat er nie auf. Hinweise im Buch Ezechiel lassen darauf schließen, 
dass er eine herausragende Bedeutung in der Diasporagemeinde hatte: Der Ältestenrat 
hielt Sitzungen vor (8,1) oder Gespräche über ihn (33,30ff). Ezechiel bekräftigte JHWH-
Monotheismus, prägte die Vorstellung von der Heiligkeit des Gottesnamens und gilt als 
prägende Figur der sog. priesterlichen Theologie. Darauf weisen seine klassisch 
priesterlichen Themen wie Reinheit und Unschuld (4,14) hin. Seine prophetischen 
Handlungen und Aussagen sind häufig von Gewalt gegenüber Nationen geprägt, die als 
Opposition zum Volk Israel verstanden werden können (Ez 26). 

Nach dem Fall Jerusalems 586 v. Chr. waren Monarchie und Staat nicht existent, 
politisches und nationales Leben in einem staatlichen Gemeinwesen waren daher nicht 
mehr möglich. Ezechiels Mission war es, als Alternative eine neue, überstaatlich-
spirituelle Gemeinschaft zu schaffen.  

Das Buch gliedert sich in vier Teile. 

1. In Kapitel 1 bis 24 tadelt Ezechiel das Volk wegen Götzenanbetung und anderer 
Sünden. Er wird den Israeliten vor, sich von Gott abgekehrt und den Bund mit ihm 
verlassen zu haben. Er prophezeit daher, dass Juda fallen, Jerusalem zerstört und 
die Menschen in Gefangenschaft geraten werden. 

2. In Kapitel 25 bis 32 prophezeit Ezechiel den Untergang der Feinde Judas. Die 
Allmacht und Allgegenwart Gottes wird offenbart. Er ist nicht bloß der Gott Judas, 
sondern der Herr aller Nationen. Damit wird das Thema des ersten Abschnitts 
weiterentwickelt und durch die Vision von Gottes Thronwagen ausgeführt. 

3.  In Kapitel 33 bis 39 spendet der Prophet den Exilierten Trost. Er weissagt den 
Wiederaufbau Jerusalems und des Tempels und prophezeit die Rückkehr Gottes. 
Ein berühmter Abschnitt ist Ezechiels Traum vom Tal der verdorrten Gebeine 
(37,1-14). Er verweist darauf, dass die Gegenwart Gottes der entscheidende 
Unterschied zwischen den Lebenden und den Toten ist. Kapitel 38 und 39 
enthalten Prophezeiungen gegen Gog und Magog. 

4. Kapitel 40 bis 48 sind Ankündigungen des Beginns der messianischen Zeit und 
detaillierte visionäre Beschreibungen eines zukünftigen theokratischen 
Gemeinwesens. Dieser Abschnitt lässt sich nur schwer mit christlichen 
Zukunftsvisionen vereinbaren.  



 

 4 

 

Gottes Thronwagen: Im ersten Kapitel wird ausführlich beschrieben, wie Ezechiel die 
Herrlichkeit des Herrn auf einem Thronwagen mit Cherubim erscheint. Dieser Text spielt 
eine herausragende Rolle in der jüdischen Kabbala, in der mündlichen jüdischen 
Überlieferung und in der christlichen Mystik.  

Religiöse Weiterentwicklungen: Während des Babylonischen Exils wurde de JHWH-
Glauben weiterentwickelt und reformiert. Neu ist der ins Säkulare weisende Gedanke, 
dass Palast und Tempel, Politik und Religion nicht mehr eine strikte Einheit bilden 
müssen. Bemerkenswert ist auch, dass Ezechiel als Beispiel für Rechtschaffene allein 
auf Hiob, Noah und Daniel verweist. Da der Tempelkult im Exil nicht mehr ausübbar ist, 
heißt es nun, dass Gott seinem Volk in allen Ländern dient (34,11-16) und es heim 
führen wird. Sippenhaft wird abgeschafft (18,20) und die Heilsverkündung bekommt ein 
humanistisches Ziel (18,23). Vorstellungen kultischer Abstammungsreinheit hält 
Ezechiel entgegen: „So spricht Gott zu Jerusalem: Nach Herkunft und Geburt stammst 
du aus dem Lande der Kanaaniter, dein Vater war ein Amoriter, deine Mutter eine 
Hethiterin.“ (16,3) Der Prophet warnt vor Arroganz und Selbstzufriedenheit (16, 15–62) 
und verschiebt den Schwerpunkt der Ge- und Verbote weg von Tempelsatzungen und 
Reinheitsvorschriften hin zu gelebter Mitmenschlichkeit (Soziale Satzungen: Schonung 
von Frauen, Elenden und Armen; dem Hungrigen Brot geben; die Nackten 
bekleiden/wirtschaftliche Satzungen: Verzicht auf Zins und Zuschlag; Fairness im 
Handel, d. h. Nutzung fairer und anerkannter Maßeinheiten/allgemeine Regeln: Unrecht 
vermeiden, Gerechtigkeit suchen, Reue).  

Priesterkritik: Ezechiel kritisiert die Priesterkaste (34,1–5) und scheint darin Jesu Kritik 
an religiösen Führern seiner Zeit (Mt 23) zu  beeinflussen. 

Landverheißung auch an Fremde: Bemerkenswert ist neben den 
Gerechtigkeitsvorstellungen auch die aus der Tora abgeleiteten Vorstellungen vom 
Gelobten Land. Es soll nach den Stämmen Israels verteilt werden und als Erbbesitz 
unter den Israeliten und Fremden, die unter ihnen leben, verteilt werden, weil sie wie 
eingeborene Israeliten gelten sollen. (47).  

Gewalt: Für Ezechiel steht das Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen im 
Mittelpunkt. Ziel ist die Wiederherstellung der gestörten Glaubensordnung durch 
ausschließliche JHWH-Verehrung. Im Buch wird die Vorgehensweise ausführlich 
geschildert: „Und der HERR sprach zu ihm: Schreite mitten durch die Stadt, mitten durch 
Jerusalem, und mache ein Taw-Zeichen auf die Stirn der Männer, die seufzen und 
stöhnen über all die Abscheulichkeiten, die in ihr begangen werden. Zu jenen aber hörte 
ich ihn vor meinen Ohren sprechen: Schreitet durch die Stadt, hinter diesem her, und 
schlagt zu! Kalt sollen eure Augen blicken, und ihr sollt kein Mitleid haben! Greise, junge 
Männer und junge Frauen und Kinder und Frauen – bringt sie um, vernichtet sie! All 
denen aber, die das Taw-Zeichen tragen, sollt ihr euch nicht nähern. Und bei meinem 



 

 5 

Heiligtum sollt ihr beginnen. Und sie begannen mit den Männern, den Ältesten, die vor 
dem Haus waren.“ (Ez. 9,4; 5 und 6) Der Prophet beschreibt und bringt JHWH häufig mit 
gewalttätigen Handlungen am Volk Israel und den Nachbarvölkern in Beziehung (Ez. 5,13 
und 5,15). Gewalt steht häufig im Mittelpunkt seiner Gottbeschreibungen (Ez. 25, 6.17). 

Um das Volk Israel zum rechten Glauben zu führen, benutzt er häufig die Metapher der 
Hurerei mit anderen Göttern als Zeichen der Abwertung (16,25). Als Zeichen der 
Bestrafung für abtrünniges Handeln folgt eine Steinigung und Zerschlagung des 
Leichnams in viele Stücke sowie ein Anzünden der Wohnstätten (16,40f.). 

Ein Merkmal Ezechiels ist, dass er das Verhältnis Israels zu JJWH häufig mit Metaphern 
oder Bildern aus dem Bereich sexualisierter Gewalt beschreibt. Er kritisiert nicht die 
Einbeziehung des Sexuellen ins Gottesbild, sondern die als hurerisch verstandene 
Hingabe Israels an falsche Partner und Götter, mit der er die exzessive Gewalt und 
Bestrafung durch JHWH und seine ausführenden Agenturen rechtfertigt. 

Ezechiels Prophezeiungen sind reich an Symbolen, Metaphern und Allegorien. Sie bieten 
Raum für fantastische Deutungen und mystische Interpretationen. Die Gefahr von 
Missinterpretation ist dabei sehr hoch – deswegen auch die Beschränkung des 
Zugangsalters im Judentum auf Menschen über 30 Jahre.  

Die Wohnhöhle, in der Ezechiel gelebt haben soll, liegt in der Nähe der türkischen Stadt 
Ergani in der Provinz Diyarbakir. Dort wurden 1894-1896 osmanische Massaker an der 
armenischen Bevölkerung verübt, bei der ca. 2000 Menschen getötet wurden.  

 

Triggerwarnung: Die Beschreibung von traumatischen Ereignissen und ihren Folgen 
kann bei Menschen, die selbst von Traumata betroffen sind, schmerzhafte Erinnerungen 
auslösen. Traumatisierungen sind nicht selten. In Kriegsgebieten geht man in der 
Forschung von ca. 50% aus, in Deutschland von ca. 15%.  

 

Das Wort Trauma stammt aus dem altgriechisch (τραῦμα) und bezeichnet eine Wunde. 
Ein Trauma ist ein Erlebnis, das die Betroffenen absolut hilflos macht, sie in ihrer 
Integrität beeinträchtigt und eine massive Alarmreaktion in ihrem Körper und ihrer Seele 
auslöst. Es gibt verschiedene Traumata: Kindheits-, Kriegs- oder Katastrophen-
Traumata. Zu den Folgen zählen psychische und körperliche Symptome wie 
posttraumatische Belastungsstörung1, Depression, Angststörung, Suchterkrankung, 
dissoziative Identitätsstörung (verschiedene Persönlichkeitszustände übernehmen die 

 
1 Eine PTBS tritt in der Regel innerhalb eines halben Jahres nach dem traumatischen Ereignis auf und geht 
mit unterschiedlichen psychischen und psychosomatischen Symptomen einher. Häufig treten im Verlauf 
einer PTBS Begleiterkrankungen und Beschwerden auf (bis zu 90 % der Fälle). Typische PTBS-Symptome 
sind Übererregbarkeit, Wiedererleben traumatischer Erinnerungen oder Erinnerungsfragmente (sog. 
Flashbacks), emotionale Taubheit, Hilflosigkeit und eine Erschütterung des Ich- und Weltverständnisse. 



 

 6 

Kontrolle über das Denken und Fühlen eines Menschen) und Erinnerungslücken, die 
nicht durch normale Vergesslichkeit erklärbar ist.  

„Ein Trauma ist nicht einfach eine Reaktion auf schwierige Lebensereignisse, bei 
der Bewältigungsstrategien zusammenbrechen. Es handelt sich vielmehr um eine 
‚ganzheitliche Schädigung eines Individuums entsprechend einer komplexen 
Matris zueinander in Beziehung stehender Faktoren‘, wie die deutsche 
Traumafolgekostenstudie resümiert … Unter allen psychiatrischen Störungen sind 
Angststörungen die am weitesten verbreiteten Erkrankungen.“2 

Als Menschen, die in religiösen Kontexten arbeiten, begegnen wir in unserer Arbeit 
häufig traumatisierten Menschen. Es ist daher wichtig, dass wir fundiertes Wissen über 
Traumatisierungen und den Umgang mit Traumatisierten haben. Für einen achtsamen 
Umgang mit Traumatisierten hat sich der Begriff „Trauma-sensibel“ etabliert. 

Wir sind keine Theraupeut:innen und arbeiten nicht therapeutisch im Sinne einer 
Behandlung, die auf körperliche Heilung abzielt. Unsere Profession bietet andere 
Möglichkeiten. Die Aufmerksamkeit auf Traumata im Bereich der Seelsorge ist noch 
relativ neu „Entsprechend sind psychotraumatologische Inhalte in deren Theoriebildung 
noch wenig eingegangen. Die aus ihr hervorgegangenen Seelsorgekonzeptionen sind als 
Grundlage einer tramasensiblen Seelsorge deswegen nur bedingt geeignet, auch wenn 
sich Anknüpfungspunkte finden lassen.“3 

Wichtig: Auf keinen Fall traumatisierte Gesprächspartner:innen frei erzählen lassen. 
Das ist bei traumatisierten Menschen Fehler Nummer eins. Nummer zwei ist, die 
Auseinandersetzung mit den Erinnerungen abzubrechen, wenn Überlebende ins Reden 
gekommen sind und ihr Stresssystem hochgefahren ist. Das lässt sich verhindern durch 
ein frühzeitiges Erkennen einer Traumatisierung.  

„Traumata erschüttern, verletzen und überfordern Menschen auf verschiedenen 
Ebenen. Sie durchbrechen hermeneutische Horizonte, verdrehen diese oder 
entleeren sie ihrer Bedeutung. Traumasensibilität ist deswegen nicht etwas, das 
sich von vornherein konstituieren kann. Sie muss sich im Nachdenken über diese 
und ähnliche Dynamiken erst entwickeln.“4 

Eine Hilfe liegt in der Unterscheidung zwischen „Krankheit“ und „Krank-sein“. Im 
englischen ist diese Unterscheidung deutlicher durch die Begriffe „disease“ und 
„illness“. Krankheit (disease) bezieht sich auf die im engeren Sinne biologische oder 
psychische Dimension des Leidens, also den medizinischen Befund der 
Stoffwechselstörung im Gehirn oder den Virus und die durch ihn hervorgerufenen 
Symptome. Krank-Sein (illness) dagegen bezeichnet die existentielle Verfasstheit im 
Sinne der konkreten Auswirkungen, die hervorgerufen werden und die der Mensch 

 
2 Maggie Schauer: Die einfachste Psychotherapie der Welt, Hamburg 2024, 58. 
3 Andreas Stahl: Traumasensible Seelsorge. Grundlinien für die Arbeit mit Gewaltbetroffenen, Stuttgart 
2019, 18. 
4 Ebd. 



 

 7 

durch seine Krankheit geraten kann. Hier werden auch psychosoziale und kulturelle 
Faktoren mit einbezogen. Krankheit lässt sich objektiv bestimmen, Krank-Sein ist 
subjektives Empfinden.  

Auf das Trauma bezogen kann die Differenzierung zwischen „Verwundung“ und 
„Verwundet-Sein“ hilfreich sein (vgl. Trauma – Wunde). Verwundung meint das Trauma 
an sich, das psychisch tief erschütternde Ereignis, das in einer quälenden Zeitlosigkeit 
bis in die Gegenwart reicht. Verwundet-Sein bezeichnet die existentielle Verfasstheit, in 
die ein Mensch durch eine solche Verwundung geraten kann. Seine Beziehung zu sich 
selbst, der Welt, seinen Mitmenschen und transzendenten Größen kann durch die 
Verwundung tief gestört werden. Das Existenzerleben ist dann auf der subjektiven 
Erfahrungsebene durch das Verwundet-Sein geprägt. Im Mittelpunkt einer 
Beschäftigung mit Trauma steht die Behandlung der Verwundung. 

Die direkte Auseinandersetzung mit dem traumatischen Ereignis (fachsprachlich: 
Traumaexposition) ist immer Sache professioneller Therapie (und nicht 
Aufgabenfeld der Seelsorge). Bei der Thematisierung des Verwundet- Seins 
überschneiden sich allerdings Seelsorge und Traumatherapie, wobei die ,gemeinsamen 
Bereiche je nach Therapiekonzept unterschiedlich gestaltet sein wird. Auch spielt der 
Schweregrad der Traumafolgen von Betroffenen eine wichtige Rolle bei der 
Grenzziehung der Zuständigkeiten. 

Seelsorgende und Therapeut:innen können unabhängig von möglichen 
weltanschaulichen Differenzen partnerschaftlich in ihrem helfenden Handeln für 
Betroffene zusammenwirken uns müssen keine Konkurrenten sein. Beiden liegt an der 
Stärkung der Betroffenen. Beide wollen unterstützen, ein Leben in Freiheit zu 
ermöglichen. Dabei bringen Seelsorgende Voraussetzungen mit, die sie von 
therapeutischen Fachkräften unterscheiden.  

- Niedrige Kontaktaufnahme  
- Da Seelsorgende z.B. durch Gottesdienste häufig in der Öffentlichkeit stehen, 

können Betroffene diese erst einige Zeit beobachten, bevor sie sich entschließen, 
Kontakt aufzunehmen. 

- Seelsorge geschieht i.d.R. unentgeltlich. Deswegen kann sie auch von Menschen 
mit begrenzten finanziellen Ressourcen in Anspruch genommen werden. 

- Seelsorgende stehen nicht nur für sich, sondern sind auf größere religiöse 
Kontexte bezogen.  

- Seelsorge haben die Möglichkeiten, traumatisierte Menschen in Gruppen und 
Initiativen einzubeziehen, sofern sie dies wünschen.  

- Sofern sich das Verletzt-Sein auf den Bereich von Religion bezieht, bringen 
Seelsorgende wichtige Qualifikationen mit. 

Eine wichtige Regel für Gespräche mit Traumatisierten ist das substantivische 
Formulieren. Es geht davon aus, dass wir unsere Erinnerungen auf (mindestens) zwei 
unterschiedlichen Arten abspeichern: Auf eine kalte, semantische und eine heiße, 
episodische Art. ‚Heiße‘ Erinnerungen lassen uns das früher Erlebte noch einmal 
spüren, ‚kalte‘ Erinnerungen können von uns distanziert wahrgenommen werden. Wenn 



 

 8 

wir substantivisch-abstrakt formulieren, vermeiden wir, dass Gesprächspartner:innen in 
traumatische Erinnerung eintauchen bzw. hineingezogen werden. Es wird eine partielle 
Wiederbegegnung mit dem Tabuisierten möglich und das Erlebte kann in die Biografie 
integriert werden.  

Das heiße Gedächtnis sind die emotionalen, sensorischen und körperlichen 
Empfindungen, das kalte Gedächtnis der Kontext, das Wann und Wo. In einer normalen 
Erinnerung bringen wir beides zusammen, in einer Traumasituation nicht mehr. Die 
Erregung, die Angst ist so groß, dass der Körper nur noch instinktiv reagiert. Entweder 
mit Fight oder Flight, also Flucht oder Kampf oder, wenn es noch schlimmer ist, mit 
Fright, also mit einer Erstarrung und schließlich mit Shutdown und Erschlaffung. 
Deswegen wehren sich Opfer oft nicht, sondern lassen alles über sich ergehen, weil sie 
sich kognitiv längst aus ihrem Körper verabschiedet haben. Allerdings ‚überleben‘ die 
Empfindungen, und wenn Trigger diese Erinnerungen anrühren, kommt es den 
Betreffenden so vor, als wären sie wieder mitten im Geschehen. Der Kontext geht den 
Traumatisierten aber oft verloren.  

 

Ein neuer Ansatz in der Traumabehandlung ist die Narrative Expositionstherapie.  

Ihr Ziel ist es, Menschen mit schweren Traumafolgestörungen in kurzer Zeit große 
Erleichterung zu verschaffen. Der Ansatz ist beschrieben in: Maggie Schauer: Die 
einfachste Psychotherapie der Welt, Hamburg 2024. 

S. 13: „Täglich suchen unzählige Menschen Hilfe bei Ärzten und Psychotherapeuten, 
etwas weil sie in alltäglichen Situationen, beim Einkaufen, im Bus oder bei der Arbeit 
urplötzlich von Angst überwältigt werden. Ihr Herz beginnt zu hämmern und bedrohliche 
Gefühle dämmern an, manchmal begleitet von inneren Bildern. Die Betroffenen fühlen 
sich zutiefst hilflos … Die Betroffenen leiden unter Traumafolgestörungen ... Das Wort 
‚Trauma‘ bedeutet ..im medizinischen Kontext …die Schädigung eines Körperteils durch 
äußere Gewalteinwirkung. Psychologisch wird der Begriff Trauma verwendet, um eine 
seelische Verletzung zu beschreiben“.  

S. 14: Der Neuansatz der NET liegt darin, dass hier nicht davon ausgegangen wird, dass 
dieses Trauma nur durch ein außergewöhnlich belastendes Ereignis hervorgerufen wird 
wie z.B. Naturkatastrophen oder lebensbedrohliche Situationen. Es wird vielmehr von 
einem Building-Block-Effekt ausgegangen: Danach summieren sich Belastungen im 
Laufe eines Lebens, bis die Seele es irgendwann nicht mehr aushält. 

Ein wichtiger Faktor ist die Kindheit: Wer mit Bezugspersonen groß wird, die feinfühlig, 
ruhig und liebevoll reagieren, wird i.d.R. resilienter und kann u.U. Gewalt erleben, ohne 
sofort ein Trauma davonzutragen. An traumatische Erfahrungen erinnert man sich 
anders als an normale Lebensereignisse, weil die hohe physiologische Erregung bei 
einer Traumatisierung dazu führt, dass das heiße und das kalte Gedächtnis nicht 
mehr gut zusammenarbeiten.  



 

 9 

S. 23f.: Was beim Thema Trauma auffällt: Wir suchen immer wieder, was uns vertraut 
ist. Auch das bekannte Unglück. Denn unser Gehirn ist so gebaut, dass wir immer 
wieder das suchen, was uns Gefühle gemacht hat … So etwas merkt sich unser Gehirn 
... Menschen, die als Kinder durch Bezugspersonen traumatisiert wurden, wiederholen 
dieses emotionale Chaos und den Tumult auch in ihren erwachsenen Beziehungen und 
in der späteren Familie. Weil es ein bekanntes Leid ist und weil es starke Emotionen 
freilegt. Reenactment, also Reinszenierung, nennt das die klinische Fachsprache … 
Diese Wiederholungen können absichtlich oder unbewusst sein und die Rückkehr an 
gefährliche Orte, an denen Übergriffe stattgefunden haben, oder die Suche nach 
Liebespartnern mit ähnlichen Verhaltensweisen und Persönlichkeitsmerkmalen wie in 
früheren Situationen umfassen.“ 

S. 36: „Das Erleben traumatischer Stressoren, insbesondere in den frühen 
Lebensjahren, sind somit ‚Bausteine‘ für Psychopathologie und Substanzmissbrauch 
mit Folgen, die über das Individuum hinausgehen und sich auf die Familie, die 
Gesellschaft und die nächste Generation erstrecken. Im Wesentlichen gilt: Individuelle 
Traumata summieren sich zu immer größeren Traumata innerhalb der Gesellschaft.“  

S. 38: „…die meisten Menschen, die eine psychische Behandlung oder Unterstützung 
benötigen“, haben „keinen Zugang zu effektiver Psychotherapie“. 

Bei vielen Menschen, die mit Trauma professionell zu tun haben, besteht große 
Angst, Retraumatisierung auszulösen. Es wäre zwar sinnvoll, mit Therapie erst zu 
beginnen, wenn Betroffenen stabil sind, aber oftmals unrealistisch. Ein Viertel der 
Deutschen ist von Armut bedroht. Manche davon leben darüber hinaus in einer 
gewaltsamen Partnerschaft und finden keinen Wohnraum. Es herrscht die 
Vorstellung, um diesen Menschen zu helfen, bräuchte es als Erstes politische 
Reformen, mehr Bildung, mehr Geld oder mehr Polizei. Psychotherapie gilt als 
Luxus, der zum Schluss kommt, wenn alle anderen Probleme gelöst sind. 

S. 39: „Es ist an der Zeit, zu verstehen, wie bedeutsam es ist, Narrationen – also 
erzählerisches Durchdringen von traumatischen Erlebnissen – zu ermöglichen und die 
Erkenntnisse der Wissenschaft über hilfreiches Vorgehen bei Traumatisierung 
anzuwenden, um die gesundheits- und sozialschädlichen Folgen zu überwinden.“  

S. 40: „Das Traumatische in Worte zu fassen, löst seine Übermacht auf. Das ist der 
Schlüssel. Aber genau das können wir oft nicht. Denn es liegt in der Natur des 
traumatischen Geschehens, dass es uns daran hindert.  

S. 46: „Vermeidung hat 1000 Gesichter, sagt man in der Psychotraumatologie.“ 

S. 49: „Das Drama des Traumageschehens besteht darin, dass Vermeidungssymptome 
zur Kernsymptomatik gehören.“ 

Deswegen ist NET zurückhaltend mit sog. „Tresor-Übungen“. Dabei sollen verstörende 
Bilder und das ungewollte Wiedererleben gedanklich weggesperrt werden. Um das zu 



 

 10 

schaffen, braucht man enorme zeitliche und finanzielle Ressourcen, die Milliarden 
Menschen auf der Welt nicht haben. 

Die Forschung der vergangenen Jahrzehnte hat gezeigt, dass Therapie eine wichtige 
Entwicklungshilfe ist. Traumatisierte Menschen können häufig nicht ausreichend für 
sich sorgen, nicht für ihre Kinder, nicht für ihre Tiere.  

In Uganda gibt es Vergleichsstudien: eine Gruppe wurde mit NET behandelt, die andere 
bekam stabilisierende Maßnahmen. Nach einem Jahr konnte das Forscherteam an der 
Gesundheit der Kinder und der Zahl der Ziegen ablesen, wer in welcher Gruppe war. Das 
zeigt: Jeder ist stark genug, sich der eigenen Geschichte zu stellen. 

S. 59: „‘Narration‘ meint eine bestimmte Form der Erzählung von Lebensgeschichten. 
Wichtig ist dabei, auf ganz natürliche Weise eine ‚Exposition‘ zu ermöglichen, ein 
Wiedererinnern und Wiedererleben der aufregendsten Momente des Lebens, und zwar 
sowohl der negativen als auch der positiven … Begleitet werden sollte dieser Vorgang 
durch einen Zuhörer, der dem Traumatisierten in den schwierigsten und verletzlichsten 
Momenten hilft, innezuhalten, diese Momente genau zu betrachten und sie in Worte zu 
fassen; der Zuhörer schreibt die Erzählung mit großer Sorgfalt auf und liest sie dem 
Betroffenen später vor.“ 

NET vermeidet (wie jede Traumatheraphie), erstens Patienten frei erzählen lassen 
und zweitens, die Auseinandersetzung mit Erinnerungen abzubrechen, wenn 
Überlebende ins Reden gekommen sind und ihr Stresssystem hochgefahren ist.  

Deswegen braucht es Struktur und Vorhersehbarkeit. NET ist streng chronologisch.  

Der erste Schritt ist ein persönliches Interview anhand einer Checkliste, mit der die 
häufigsten Traumata abgefragt werden. Dieser Schritt dauert eine Doppelstunde.  

Im zweiten Schritt wird die Lebenslinie gelegt. Ganz plastisch mit einem Seil auf dem 
Boden für den biografischen Zeitverlauf. Für alle aufregenden Ereignisse, die guten wie 
die schlechten, können die Betroffenen eine Blume oder einen Stein danebenlegen. Das 
dauert ebenfalls nur eine Doppelstunde, denn hier wird von außen auf das Leben 
geschaut. Zum Beispiel: Mit acht Jahren habe ich im Garten meiner Eltern meinen Hund 
bekommen, mit 18 wurde ich in München nach einer Party vergewaltigt, mit 31 habe ich 
im Klinikum Schwabing mein erstes Kind geboren. Erst danach beginnt die Person, ihr 
Leben zu erzählen, und zwar der Reihe nach, von Geburt an. Die Abschnitte zwischen 
den Steinen und Blumen rafft man zusammen, bei den traumatisierenden Ereignissen 
wird in die Tiefe gegangen. 

Praktisches Vorgehen beim Beispiel der Vergewaltigung nach einer Party: Zur 
Verarbeitung braucht es Kontext und Details. Die Therapeutin stellt deswegen 
Fragen wie: Wo genau passierte es? Um welche Uhrzeit? Was dachten Sie, als er 
sie am Arm gepackt hat? Wie hat Ihr Körper darauf reagiert? Dieser Fokus auf die 
Details hindert die Patientin daran, vom Trauma wie in einer Zeitmaschine 
zurückgezogen zu werden. Wenn sie dennoch von Panik erfasst wird, werden 



 

 11 

Fragen gestellt, die sie ins Hier und Jetzt zurückbringen: Wie sitzen Sie gerade auf 
Ihrem Stuhl? Ist Ihnen jetzt kalt? Das hilft den Betroffenen dabei, sich von außen 
zu sehen. Je aufgeregter die Person wird, desto öfter muss zwischen dem Jetzt 
und dem Damals hin und hergependelt werden. So realisieren das Gehirn und der 
Organismus: Das ist ja vorbei. Der Therapeut schreibt die Geschichte mit und 
liest sie dem Patienten am Anfang der nächsten Sitzung wieder vor. Dieser Schritt 
ist essenziell. Damit wird der Betroffene zum Zuhörer seiner eigenen 
Lebensgeschichte und erlebt eine Validierung.  

Schauer: Psychotherapie, 171: „Niemals urteilt, argumentiert oder konkurriert der 
Therapeut. Wenn der Inhalt verwirrend und die Szene unklar ist, hilft er beim Sortieren 
und Verstehen. Der Überlebende ist der Experte!“ 

Schauer: Psychotherapie, 186: „Bei  der NET pendelt … der Fokus der Erzählung … 
immer wieder zwischen dem ‚Dort und Damals‘ und dem ‚Hier und Heute‘ hin und her. 
Wichtig ist, dass die traumatisierte Person sich ihrer Vergangenheit und ihrer 
Erinnerungen bewusst wird und sie verbalisieren kann.“  

Schauer: Psychotherapie, 203: „Überlebende von Gewalt erhalten die Möglichkeit, 
durch Dokumentation Gerechtigkeit zu erlangen, was eine mächtige Unterstützung 
bedeutet.“  

Entwickelt wurde NET 1999 während des Kosovokrieges. Maggie Schauer war mit „Ärzte 
ohne Grenzen“ als Mental Health Officer im Einsatz. Es war eine enorm aufgeheizte 
Situation, 20 000 Menschen in einem Lager, in der Ferne fielen Schüsse. Human Rights 
Watch, der Internationale Gerichtshof, alle wollten als Erstes mit den Zeugen von 
Menschenrechtsverletzungen sprechen, doch die kollabierten oder verstummten, 
sobald man sie interviewen wollte. 

Die Mental Health Leute begannen mit wenigen Sitzungen, in denen sie ermöglichten, 
dass Menschen sehr strukturiert ihre Lebensgeschichte erzählen konnten. Der Erfolg 
stellte sich bald ein. Die Menschen konnten berichten, was ihnen widerfahren war, und 
die Symptome legten sich.  

NET ist keine Konkurrenz zu anderen Therapieschulen, sondern kann von 
Therapeuten aller Fachrichtungen als Modul genutzt werden, um bei 
traumatisierten Patienten weiterzukommen.  

Psychische Betreuung kann den Grund eines Traumas nicht auslöschen. Niemand 
hat die Fähigkeit, Realität zu verändern. Betroffenen kann niemand ihre Kinder 
zurückbringen, die vor ihren Augen verbrannt wurden, ihre Freunde, die erschossen 
wurden, oder ihre Freundinnen und Ehefrauen, die vergewaltigt und ermordet wurden. 
Aber es kann geholfen werden, mit dem Schmerz und den Erinnerungen zu leben - 
ohne Flashbacks. 

Erinnerungen können schmerzhaft sein, aber die Betroffenen wissen, dass es 
Erinnerungen an Geschehenes sind. Bei Flashbacks ist dieses Bewusstsein für die 



 

 12 

verschiedenen Zeitebenen ausgehebelt: Irgendetwas triggert und die Betroffenen 
durchleben das Ganze noch einmal - als würde es im Jetzt passieren. 

Schauer, Psychotherapie, 83: „Bei Trauumaeinwirkungen haben wir es mit einer 
mächtigen Biologie im Hintergrund zu tun … Es gibt eine evolutionär entstandene 
Reaktionsabfolge, mit der sich unser Organismus gegen Bedrohungen wehrt und 
Gefahren meistert.“  

Verteidigungskaskade:  

- Orientierung: Was ist los? Das autonome Nervensystem wird entlang der 
neurolanen Bahnen mittels elektrischer Impulse aktiviert, das Nebennierenmark 
schüttet die Stress-Hormone Adrenalin und Noradrenalin aus 

- Alarmreaktion: Was passiert in meinem Körper? Nach 12 Millisekunden ist der 
Körper bereit zu Flucht, Kampf oder Immobilität. Die Skelettmuskulatur wird 
durchblutet, Hände und Füße werden feucht, Lungenfunktion wird maximal, 
Erregbarkeit des Herzens wird gesteigert, durch die Ausschüttung von Cortisol 
werden unsere Körperfunktionen für die nächste Stunde aktiviert. Der 
Sympatikus gehört zum unwillkürlichen Nervensystem und wird aktiviert. 

- Verhaltensentscheidung: Wie reagiere ich? Die Verhaltensentscheidung ergreift 
der Organismus ohne unser Zutun. Ob wir flüchten, kämpfen, immobil werden 
oder ohnmächtig, errechnet unser Organismus autonom und richtet sich dabei 
nach der Gefahr und der Art der Bedrohung. Der Thalamus im Gehirn blockiert 
bei großer Angst die ankommenden Sinneswahrnehmungen, die zum Gehirn 
aufsteigen und blockiert sie. Nur der Geruchssinn läuft als einziger nicht über 
den Thalamus. Wir werden taub, sehen wie durch einen Tunnel, der Blick wird 
starr, die Berührungsempfindlichkeit nimmt enorm zu. Dominiert der 
Parasympatikus, beginnt die muskuläre Erschlaffung.  

1. Freeze = Schockreaktion: Konzentration auf die Wahrnehmung der 
Bedrohung, die erste Schreckreaktion wird gebremst, die Gefahr wird 
lokalisiert und der Fluchtplan entworfen (Bewegungslose potentielle 
Beutetiere werden vom Jäger ggf. übersehen).  

2. und 3. Flight or Fight = Flucht oder Kampf: Das sympathische 
Nervensystem (Sympathikus) stellt Energie bereit: Herzschlag, Blutdruck 
und Muskelspannung steigen, Endorphine werden ausgeschüttet, die die 
Schmerzempfindung dämpfen. Nun beendet die Aktivierung des 
Parasympathikus den Höhepunkt der Erregungskurve: 

4. Fright = Massivster Schrecken, letztes Aufbäumen, Tonisches Erstarren, 
„Gelähmt vor Angst“: Sympathikus und Parasympathikus sind 
gleichzeitig aktiviert, was das Risiko für plötzlichen Herztod erhöht. 
Mangel an Integration von Wahrnehmung, Bewegung, Bewusstsein und 
weiterer kognitiver Funktionen: Die Sinne funktionieren ebenso wenig wie 
das Sprechen oder das Verstehen. Durch die hohe Muskelanspannung ist 
Bewegung unmöglich: Es kommt zum Totstellreflex. Wahrnehmung, 



 

 13 

Flucht- oder Kampfimpulse und Lautbildung werden völlig 
unterdrückt, um nur ja keine Reaktionen beim Täter zu provozieren, 
keine Aufmerksamkeit zu erregen, sich völlig zu unterwerfen. 
Kenntnisse über dieses Stadium kann Gewaltopfern helfen, die sich 
Vorwürfe machen, dass sie sich nicht wehrten! Helfer können besser 
verstehen, warum Ehefrauen von Gewalttätern, die bereits in der Kindheit 
Gewalterfahrungen gemacht haben, so viel mit sich machen lassen. 

5. und 6. Flag ( = engl: das Erschlaffen; schlaffe Lähmung) and Faint 
(Ohnmacht): Nun folgt der Niedergang der Erregung, Herzschlag und 
Blutdruck sinken. In diesem Stadium sind Menschen bewegungsunfähig, 
Derealisationserleben (z. B. alles wirkt wie weiter weg) und 
Depersonalisierungserscheinungen (Körperempfindungen werden 
schwächer) treten auf, das Gedächtnis funktioniert nicht mehr gut, eine 
emotionale Beteiligung findet nicht statt.  

7. Fragmentation: Gedächtnisinhalte werden „zersplittert“. Denken, 
Fühlen, Verhalten, Körperreaktionen bilden kein integriertes 
zusammenhängendes Narrativ mehr.  

Biologische Kenntnisse sind wichtig, weil sie die komplexen Reaktionen Traumatisierter 
besser verstehen lassen. Traumatherapie ist bislang ausgebildeten Spezialisten 
vorbehalten. Doch diese sind rar. Weil Traumata dadurch häufig nicht bearbeitet 
werden, kann traumatischer Stress ‚vererbt‘ werden und  Menschen nicht nur durch 
eigene Traumata belastet werden, sondern diese auch transgenerational 
weitergeben  Menschen kommen nicht zur Ruhe, bevor ihre Erinnerungen nicht 
kontextualisiert und ihre Bedeutung verstanden werden. Stattdessen geben sie ihren 
traumatischen Stress an ihre Kinder weiter. Während der Balkan-Kriege ist die Einsicht 
entstanden, sich nicht nur mit einem bestimmten Trauma zu beschäftigen, sondern im 
Sinne des ‚Building-Blocks‘ mehrere Belastungen zu berücksichtigen. (Vgl. Schauer: 
Psychotherapie, 120). 

Schauer: Psychotherapie, 138f: „Die eigene Geschichte stellvertretend 
nachzuerleben, ohne dabei mit dem Trauma zu verschmelzen, das ist die Rettung 
für traumatisierte Menschen … Gleichzeitig wissen traumatisierte Menschen auch, 
dass nicht jedes Erzählen hilfreich ist. Ein unsensibler Zuhörer, ein Erzählabbruch 
im Moment noch steigender Angst oder ein falscher Zeitpunkt der Selbstöffnung 
können einiges schlimmer machen als zuvor … Um jemanden zum Erzählen zu 
ermutigen, braucht es viel Einfühlungsvermögen, Aufmerksamkeit und einen 
geschützten Raum … Denn Trauma ist unvorhersehbar und überwältigend. Dazu 
darf es nie mehr kommen.“ 

S. 142: „Vermisste Personen und Familiengeheimnisse können ebenso weiterwirken wir 
Erfahrungen von Vorfahren mit schmerzhaften Schicksalen oder unerfülltes Leben.“  



 

 14 

S. 143: „Viele der Babyboomer in Deutschland, die ‚Kriegsenkel‘, die durch 
unverarbeitete psychische Traumata ihrer Vorfahren indirekt traumatisiert wurden, 
konnten ihre Eltern emotional nicht wirklich erreichen und beschreiben Ängste, die sie 
durch ihre eigene Biografie nicht erklären können.“  

S. 232: „Der Beginn jeglicher Traumahilfsmaßnahmen muss immer sein, das 
Vermeidungsverhalten der Betroffenen zu antizipieren. Denn wenn Trauma im Spiel ist, 
können wir mit Sicherheit von Vermeidung ausgehen.“ 

S. 236: „Das Schweigen, die individuelle Vermeidung als Versuch, den Kontakt mit 
traumatischen Erinnerungen zu verhindern, findet in traumatisierten Gemeinschaften 
Resonanz und führt zu einer Tabuisierung – letztlich zum Vorteil der Täter.“  

S. 237: „Weltweit gilt: Überlebende von Trauma werden gesellschaftlich zum Schweigen 
gebracht und oft für ihre Erfahrungen mit Traumata (mit)verantwortlich gemacht.“ 

Schuld und Scham und in der traumasensiblen Seelsorge  

S. 237: „Da wir Menschen von Geburt an existenziell angewiesen sind auf andere und es 
über den gesamten Lebensverlauf bleiben, ist die Traumauswirkung im Bereich sozialer 
Emotionen enorm.“ 

S. 240: „Die sozialen Emotionen Schuld und Scham haben sich im Laufe der Evolution 
als psychologische Mechanismen entwickelt, die das Zusammenleben in der Gruppe 
unterstützen. Da das Fehlverhalten eines Einzelnen zu kollektivem Stress führen und 
den Zusammenhalt oder sogar das Überleben der Gruppe gefährden kann, dienen 
Scham und Schuld der Selbstregulation des Individuums.“ 

Die sozialen Emotionen Schuld und Scham sind ebenfalls angeboren, werden aber 
durch kulturelles Lernen überformt, d.h. äußere Bedingungen bestimmen ganz 
wesentlich mit, was als Schuld und Scham empfunden wird.  

Um das sensible Gleichgewicht unserer Sozialfähigkeit permanent zu kalibrieren, sind 
wir auf Erziehung durch die Familie und Sozialisation durch die Gesellschaft 
angewiesen. Schuld und Scham arbeiten beide auf unterschiedliche Weise darauf hin.  

S. 242: „Schuldgefühle dienen als Warnsystem für ein sichereres zukünftiges Verhalten 
… sichtbares Leiden ist für die Wiedereingliederung in die soziale Gemeinschaft nach 
einem Fehlverhalten oder einer möglichen Verletzung von Werten unerlässlich. Die 
Familie, der Partner, die Gruppe will sehen, dass derjenige sich schlecht fühlt und sich 
entschuldigt … Um wieder in die soziale Gruppe aufgenommen zu werden, ist es 
wichtig, emotionale Not zu signalisieren, um die soziale Gruppe zu beschwichtigen (‚Wie 
habe ich das tun – oder nicht tun – können?‘). Das ist oft verbunden mit der Bereitschaft, 
Verantwortung zu übernehmen (z.B. durch das Angebot, Wiedergutmachung zu leisten, 
zumindest über Wiedergutmachung nachzudenken.“ 

S. 243: „Scham wird als ein schmerzhaftes Gefühl definiert, das eine umfassende 
negative Selbsteinschätzung aus der Perspektive anderer Menschen beinhaltet. Der 



 

 15 

wesentliche Unterschied zwischen Schuld und Scham besteht also darin, dass Scham 
die erwartete soziale Abwertung des Selbst beinhaltet, während Schuldgefühle auf die 
Missbilligung bestimmter Handlungen oder Gedanken zielen. Oder anders gesagt: 
Schuld beurteilt das Verhalten, Scham beurteilt die Person selbst.“ 

Warum spüren viele Überlebende von Traumata intensive Schuld- und Schamgefühle, 
die eng mit den traumatischen Erfahrungen verbunden sind? 

Über Jahre hat Dominique Pélicot seine 
Frau mit Medikamenten willenlos 
gemacht und ihr Erinnerungsvermögen 
ausgeschaltet, um sie zu vergewaltigen 
oder vergewaltigen zu lassen. Vor 
Gericht äußern sich die Angeklagten - 
und ringen um Ausflüchte, die fassungslos machen. 

S. 244: „Es hat sich gezeigt, dass Schuldgefühle, so schmerzhaft sie auch sein mögen, 
uns zu besseren Menschen machen. Im Gegensatz zu Scham, bei der sich das Selbst, 
also der ganze Mensch, schlecht fühlt, bedeutet Schuld, dass man sich wegen eines 
bestimmten Verhaltens schlecht fühlt, woraus die Bereitschaft entstehen kann, dieses 
Verhalten zu ändern.“ 

S. 246: „Für die Behandlung traumabezogener sozialer Emotionen ist es von großer 
Bedeutung, die Funktion von Schuld und Scham zu verstehen … Deshalb erklärt der 
Therapeut zu Beginn der Behandlung übermäßige Schuldgefühle, warum wir 
Menschen diese Gefühle haben und wie wichtig sie sind.“ 

S. 255: „Keine Möglichkeit, die Schuld zu bekennen, keine Rückkehr in die Beziehung. 
Da ist eine der härtesten Strafen für Menschen, und sie wird oft angewendet – vor allem 
in Liebesbeziehungen und in Nachkriegsgesellschaften … Scham hat eine ganz andere 
Dimension … Scham bedeutet letztlich eine (befürchtete) Verachtung und Erniedrigung 
der eigenen Person … rechtzeitig empfunden, kann das Schamgefühl uns helfen, uns vor 
sozialer Entwertung zu bewahren, und auch, unsere Identität in Frage zu stellen.“ 

Scham ist mit befürchteten Kontrollverlusten über viele Körperfunktionen verbunden 
(Peinlichkeit). Auch die fehlende Fähigkeit, eigene Emotionen zu kontrollieren und Angst 
zu haben, nicht souverän zu sein, kann Scham auslösen. Scham bezieht sich auch auf 
die Angst um Selbstbestimmung und die Möglichkeit, das Leben nicht autonom leben zu 
können. In allen Kulturen spürt Scham sehr genau die Gefahr einer Abwertung durch 
andere auf.  

Um nicht der Scham ausgesetzt zu sein, vermeiden viele Traumaopfer soziale Aktivitäten 
und laufen Gefahr, eine Angststörung zu entwickeln. Oder sie werden gewalttätig, um 
sich und anderen die Scham nicht eingestehen zu müssen (Gen 4: Kain und Abel)  

S. 260: „Wenn hochrangige Personen andere beschämen, kann dies entweder zur 
Akzeptanz des niedrigeren Status bis hin zu totaler Unterwürfigkeit und einem 



 

 16 

gebrochen Selbstwert führen, oder die Minderwertigkeitsgefühle können stattdessen zu 
Misstrauen, Feindseligkeit und schließlich Wut und Hass führen, was aggressives 
Verhalten auslösen kann, um den eigenen Status wiederherzustellen. Wie geschrieben 
steht, konnte Kain seinen Zorn nicht beherrschen und erschlug Abel.“ 

 

Vermeidung ist eine der großen Schwierigkeiten von Traumata, das gilt für soziale 
Situationen und eigene Erfahrungen:  

Bettina Alberti: Seelische Trümmer. Geboren in den 50er- und 60er Jahren: 
Die Nachkriegsgeneration im Schatten der Kriegstrauma, München 201, 15f.: 
„Mein Vater erzählte immer von seiner behüteten Kindheit, die Mutter habe gut für 
ihn gesorgt, er habe wohl nicht gelitten im Krieg. Sein Vater war nicht da, aber das 
störte ihn nicht, er kannte ihn ja eigentlich nicht. Eines Tages las ich seine von ihm 
aufgezeichnete Biografie und erfuhr mit Entsetzen eine ganz andere Wahrheit: 
Seine Schwester war an Hungerödemen gestorben, mit fünf Jahren verbrachte er 
Stunden allein im Luftschutzkeller, als die Mutter gerade bei Nachbarn war. 
Mehrere Kinderlandverschickungen ohne Kontakt zur Familie zeichneten seinen 
Weg.“ Uwe, geb. 1963, Sozialarbeiter 

„Wir kennen nicht nur die Geschichten unserer Eltern, unserer Großeltern – wir 
fühlen sie auch, erklärt Bettina Alberti: „Es ist die Allegorie der Trümmer. Man 
kann die Trümmer auf die Häuser beziehen, die real weggeschafft werden 
mussten. Es gibt den Begriff der Trümmerfrauen, der diese Frauen, ihre 
spezifische Leistung, ja benennen des Wiederaufbaus. Und es gibt die seelischen 
Trümmer. Es gab keinen Raum für seelische Unterstützung. Das war in dieser Zeit 
nicht vorgesehen, war nicht üblich, war im Bewusstsein nicht vorhanden. Alle 
mussten funktionieren. Und die nächste Generation hat noch zu tun mit diesen 
seelischen Trümmern.“ In: Von Andrea Lieblang: Seelische Kriegsfolgen „Ich trage 
einen Schmerz in mir, der nicht meiner ist“ (04.08.2021), 
https://www.deutschlandfunk.de/seelische-kriegsfolgen-ich-trage-einen-
schmerz-in-mir-der-100.html 

Wie bekommen wir ein Wissen über die Belastungen unserer 
Gesprächspartner:innen, um seelsorglich-traumasensibel darauf zu reagieren? 

Die Adverse Childhood Experiences (ACE) Study (Studie über belastende 
Kindheitserfahrungen) wurde im Jahr 1998 veröffentlicht. Es ist eine medizinische 
Forschungsstudie, die von der US-Bundesbehörde Centers for Disease Control and 
Prevention (CDC) und der privaten Krankenversicherung Kaiser Permanente 
durchgeführt wurde. Sie weist einen Zusammenhang zwischen belastenden 
Kindheitserfahrungen einer Person und den lebenslangen gesundheitlichen Folgen für 
ihr Wohlbefinden nach. Sie umfasst Daten von 17.421 Personen, die sich in einer 
Langzeitbeobachtung ihres Gesundheitszustands befanden.  

https://www.deutschlandfunk.de/seelische-kriegsfolgen-ich-trage-einen-schmerz-in-mir-der-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/seelische-kriegsfolgen-ich-trage-einen-schmerz-in-mir-der-100.html


 

 17 

Die Ergebnisse der ACE-Studie sind deutlich: Es besteht ein direkter Zusammenhang 
von Kindheitstraumata und der späteren Gesundheit im Erwachsenenalter – sowohl 
psychisch wie auch körperlich. Je mehr Belastungen Betroffene in ihrer Kindheit erlebt 
haben, desto größer ist der negative Einfluss auf die Gesundheit.  

Über 40% der Befragten geben mindestens eine solche Belastung an. Die Gruppe mit 
vier und mehr Belastungen weist ein hohes Risko für die Entwicklung von Auffälligkeiten 
sowie für Gesundheitsprobleme auf und ist von einer erhöhten Mortalität, also früherem 
Tod betroffen, . 

Die 10 in der ACE-Studie berücksichtigten Kindheitstraumata: 

(1) Körperliche Misshandlung: „Hat dich ein Elternteil oder ein anderer Erwachsener im 
Haushalt oft oder sehr oft gepackt, geschlagen oder etwas nach dir geworfen oder so 
hart zugeschlagen, dass du Spuren davon getragen hast oder verletzt wurdest?“ 

(2) Sexueller Missbrauch: „Hat ein Erwachsener oder eine Person, die mindestens 5 
Jahre älter war als du, dich angefasst oder begrapscht oder dich dazu gebracht, den 
Körper in sexueller Weise anzufassen oder hat oraler, analer oder vaginaler 
Sexualverkehr stattgefunden bzw. wurde dieses versucht?“ 

(3) Emotionaler Missbrauch: „Hat dich ein Elternteil oder ein anderer Erwachsener im 
Haushalt oft oder sehr oft beschimpft, beschuldigt, niedergemacht oder gedemütigt 
oder so gehandelt, dass du Angst hattest, körperlich verletzt zu werden?“ 

(4) Körperliche Vernachlässigung: „Hast du dich oft oder sehr oft so gefühlt, als hättest 
du nicht genügend zu Essen, als müsstest du schmutzige Kleidung tragen oder hattest 
niemanden, der dich beschützt oder deine Eltern waren zu betrunken oder zu high um 
sich um dich zu kümmern oder um dich zu einem Arzt zu bringen, wenn es erforderlich 
war?“ 

(5) Emotionale Vernachlässigung: „Hast du dich oft oder sehr oft so gefühlt, als ob dich 
niemand in deiner Familie liebt oder denkt, du wärst wichtig oder besonders oder deine 
Familienmitglieder haben sich nicht umeinander gekümmert, hatten keine Nähe 
zueinander oder haben sich nicht gegenseitig unterstützt?“ 

(6) Häusliche Gewalt gegenüber der Mutter: „Wurde deine Mutter oder Stiefmutter oft 
oder sehr oft geschubst, gepackt, geschlagen oder wurde sie mit etwas beworfen oder 
getreten, gebissen, mit der Faust oder mit einem harten Gegenstand geschlagen oder 
mehrfach für einige Minuten geschlagen oder mit einem Messer oder einer Schusswaffe 
bedroht?“ 

(7) Suchtmittel-Missbrauch im Haushalt: „Hast du bei jemandem gewohnt, der 
Alkoholprobleme hatte oder andere Drogen missbraucht hat?“ 

(8) Psychische Erkrankungen im Haushalt: „War ein Familienmitglied depressiv oder 
psychisch krank oder hat ein Familienmitglied einen Selbstmordversuch 
unternommen?“ 



 

 18 

(9) Trennung / Scheidung der Eltern: „Waren deine Eltern jemals getrennt voneinander 
oder geschieden?“ 

(10) Inhaftierung eines Familienmitgliedes: „War ein Familienmitglied im Gefängnis?“ 

Es gibt weitere Kindheitstraumata, wie beispielsweise das Mitbekommen eines 
Missbrauchs von einem Geschwister, der Verlust eines sehr nahestehenden 
Familienmitgliedes oder schwere Unfälle. Die ACE-Studie wurde jedoch auf die zehn 
häufigsten Kindheitstraumata beschränkt. 

Die Ergebnisse der ACE-Studie lassen sich wie folgt zusammenfassen:  

- Kindheitstraumata kommen oft und in allen Bevölkerungsschichten vor.  
- Traumatisierungen in der Kindheit haben Einfluss auf die spätere Gesundheit.  
- Je mehr Arten von Kindheitstraumata erlebt wurden, desto größer ist der negative 

Einfluss auf die spätere Gesundheit. 

Die Belastungen sind dann besonders schwerwiegend, wenn es keine verlässliche 
erwachsene Bezugsperson gab, die nicht die Quelle von Bedrohung und Stress war.  

Schauer, Psychotherapie, 67: „Aber man kann sagen, dass fast alle Gewalttäter in 
unserer Gesellschaft durch Gewalterfahrungen in der Kindheit zu Kriminellen 
geworden sind.“  

Schauer, Psychotherapie, 80: „Unser Schicksal ist nicht in Stein gemeißelt, weder 
durch transgenerationale Prozesse noch durch unsere eigene Lebensführung. 
Körper und Psyche sind ein nichtlineares, komplexes und dynamisches System.“ 

Mit einem Traumascreening können Belastungswerte erkannt werden. 

Die Trauma-Anamnese besteht aus: 

• Art, Ausmaß, Dauer der Traumatisierung, Alter der Klienten zum Zeitpunkt der 
Traumatisierung und Traumafolgeprobleme im Alltag? 

• Ressourcenanamnese: Was hat geholfen, das Schlimme zu überstehen? 

• Welche Beziehungspersonen stehen mit eigenen erlebten Stärken in Verbindung? 

• Welche Bereiche werden aus den Schilderungen ausgespart? 

• Etwaige Stresssymptome oder Anzeichen von Ausblendungen (dissoziative 
Phänomene) 

Diese Schritte sind in einer Seelsorgesituation nicht angemessen, sie sollten aber im 
Hintergrund mitlaufen.  

Schauer: Psychotherapie, 218f: „Generationsbedingte Vorurteile können ebenso 
auftreten wie ethnozentrische Sichtweisen, Rassismus oder geschlechtsspezifische 
Vorurteile … Therapeutinnen und Therapeuten sollten sich ihrer eigenen Emotionen 
dazu bewusst werden. In der Arbeit mit Überlebenden ist es wichtig, 
Übertragungsphänomene zu erkennen und zu verstehen, dass der Überlebende 
versucht, die Kontrolle, die er während es traumatischen Ereignisses verloren hat, 



 

 19 

zurückzugewinnen. Das Erzählen der Lebensgeschichte ist daher eine wertvolle 
Beziehungschance, um über wichtige Fragen nachzudenken.“ 

 

Dr. Ralph Kirscht, Professor für Sozialwissenschaft an der SRH Hochschule in 
Nordrhein-Westfalen und Begründer des Emmaus-Instituts: Das Thema Trauma wird 
inzwischen in Theologie und Seelsorge immer stärker in den Blick genommen. Dabei 
wird deutlich: „Die seelsorgliche Begleitung traumatisierter Menschen erfordert 
einen besonderen, sich von ‚herkömmlichen‘ Seelsorgemodellen 
unterscheidenden Ansatz. Traumsensible Seelsorge weiß um die Besonderheiten im 
körperlichen Erleben, Fühlen, Denken und Handeln traumatisierter Menschen als Folge 
einer ganz besonderen durch die traumatische Erfahrung geprägten inneren Dynamik 
und wie damit adäquat seelsorglich umzugehen ist.  

Drei Grundthesen zur Besonderheit einer Traumasensiblen Seelsorge: 

These 1: Traumasensible Seelsorge ist eine besondere Form von Seelsorge aufgrund der 
besonderen Phänomenologie psychischer Traumatisierungen und ihrer Folgen: aktiver 
strukturierend; in Zeit und Raum verortend und auf Schutz und Sicherheit achtend; 
psychoedukativ, emotionskontrollierend und verhaltensorientiert; stabilisierend; stark 
ressourcenfokussiert; bindungs- und beziehungsachtsam. 

These 2: Traumasensible Seelsorge ist der Stabilisierungs- und Ressourcenarbeit 
zuzuordnen. Sie ist klar von einer Psychotherapie zu unterscheiden, die sie im besten 
Fall (spirituell) begleitet/flankiert oder Wege dahin eröffnet (wenn nötig). Sie ist „partiell 
integrative Traumaarbeit“ und „im Idealfall unterstützen und verstärken sich 
Psychotherapie und Traumapädagogik in ihrer heilenden Wirkung gegenseitig“  

These 3: Traumasensible Seelsorge bedeutet eine Anwendung von eigenen inneren 
spirituellen Ressourcen der traumatisierten Menschen und von „Schätzen“ und 
Ressourcen aus der religiösen Tradition. 

Wichtige neue Veröffentlichung: Andreas Stahl: Traumasensible Seelsorge. 
Grundlinien für die Arbeit mit Gewaltbetroffenen, Stuttgart 2019. 

 

Transgenerationale Weitergabe von Traumata 

85% aller potenziell traumatischen Katastrophen führen nicht zu einer 
posttraumatischen Belastungsstörung (PTBS). Naturkatastrophen, lebensbedrohliche 
Erkrankungen, Verkehrsunfälle und Körperverletzungen werden meistens innerhalb von 
drei bis sechs Monaten bewältigt. Durch sozialen Austausch, Sicherheit und 
Geborgenheit sowie intensive Traumaarbeit wird das Erlebnis zerborstener 
Gedächnisinseln wieder zusammengeführt. Dadurch wird das Geschehen bewältig, 
sodass die traumatische Situation kein Trigger mehr ist und keine vegetative 
Übererregung oder Symptome auslöst. Ein Trauma ist integriert, wenn es sich in Worte 



 

 20 

fassen lässt und zu einem Kapitel im persönlichen Lebensroman wird. Trigger sind ein 
populäres Thema geworden. Das macht die Symptome von Traumafolgen nicht weniger 
belastend.  

Bis in die 1960 er Jahre galt die Lehrmeinung, dass ein seelisches Trauma bei 
gesunden Menschen keine bleibende Schädigung zur Folge hat. Das wirkte sich 
direkt auf die ganze Generation des I. und II. WK aus.  

 

https://www.zeit.de/gesundheit/2024-05/psychologie-trauma-vererbung-epigenetik-
erziehung 

Es gibt Eltern, die völlig absorbiert sind durch eigene Traumata: Erinnerungen zu 
verdrängen, Ängste zu unterdrücken und im Alltag zu funktionieren. Viele haben dadurch 
kaum Kraft, sich in ihre Kinder einzufühlen. Andere lassen ihre Kinder nur selten aus den 
Augen und schnürten sie mit Liebe an sich. 

Forscher aus Dänemark interviewten 2017 Geflüchtete aus dem Nahen Osten. Eine 
traumatisierte Mutter erzählte, sie könne nachts kaum schlafen, düstere Gedanken 
hielten sie wach. Tagsüber schreie sie ihre Kinder an: „Meine Tochter fragt, warum 
schreist du? Und ich, ich mache das nicht mit Absicht. Ich tue das nicht, weil ich sie 
beschuldigen oder niedermachen will, ich bin einfach so müde.“ 

Wenn Eltern nicht angemessen feinfühlig auf die Bedürfnisse ihrer Kinder reagieren, 
dann lernen diese nur mühsam, ihre Gefühle selbst zu regulieren – sich etwa bei Wut 
zu beruhigen, sich bei Traurigkeit zu trösten, sich bei Angst zu ermutigen. Fehlende 
Selbstregulation stellt wiederum ein Risiko dar, als Jugendlicher oder Erwachsener 
depressiv oder ängstlich zu werden.  

Sind Eltern durch eine PTBS emotional blockiert, kann dies auch dem 
Bindungsverhalten ihrer Kinder schaden: Sie meiden Nähe oder klammern sich 
verzweifelt fest – was sich teilweise auch auf spätere Beziehungen überträgt. Manche 
Kinder versuchen vergeblich, ihre Eltern zu heilen. Andere übernehmen ihre sorgenvolle 
Weltsicht 

Wie Familien über Traumatisches sprechen, prägt Kinder: Forscher beobachteten bei 
Veteranen, dass traumatisierte Väter entweder gar nicht über das Grauen des Krieges 
sprachen – oder zu viel. Entweder bemerkten Kinder die Traurigkeit ihrer Väter, 
verstanden aber nicht, woher sie kam. Oder sie hörten zu früh beängstigend brutale und 
beklemmende Details. 

Es gibt Familienbiografien, die vermitteln den Eindruck, dass sich manche Leiden von 
Generation zu Generation fortsetzen. Als wären manche Erlebnisse so furchtbar, dass 
sie Kerben in ganze Stammbäume schlagen und noch Jahrzehnte, vielleicht sogar 

https://www.zeit.de/gesundheit/2024-05/psychologie-trauma-vererbung-epigenetik-erziehung
https://www.zeit.de/gesundheit/2024-05/psychologie-trauma-vererbung-epigenetik-erziehung


 

 21 

Jahrhunderte später nachwirken. Es gibt auch einen Namen, der dieses Phänomen 
beschreibt: transgenerationales Trauma  

Ein Mensch erlebt etwas Schreckliches, das nicht nur sein Leben prägt, sondern auch 
das seiner Kinder, seiner Enkel, seiner Urenkel. Das Trauma hinterlässt Spuren in den 
folgenden Generationen: Albträume, diffuse Ängste, unerklärliche Gefühle von Scham 
oder Schuld. In Buchhandlungen reiht sich Einband neben Einband zu dem Thema, Titel 
wie: Vererbte Wunden, Das Trauma in dir, Dieser Schmerz ist nicht meiner, Emotionales 
Erbe oder Wir Kinder der Kriegskinder. 

Fallbeispiele aus: Wir Kinder der Kriegskinder 

Ein Junge träumt, dass er lebendig begraben wird. Nacht für Nacht schreckt er 
aus dem Schlaf und bekommt keine Luft, als Teenager entwickelt er Platzangst. 
Der Junge ist jüdisch, die Familie seiner Mutter wurde im Holocaust ermordet. 
Doch erst mit 40 erfährt er, wie: Sein Großvater wurde lebendig begraben. 

Ein Mädchen pflegt seine Mutter, die Leberkrebs hat. Zwei Jahre lang rennt es 
jeden Tag nach der Schule an ihr Bett, legt sich zu ihr oder kühlt ihr die fiebrige 
Stirn. Es will nicht glauben, dass die Mutter sterben soll, doch sie stirbt. Jahre 
später wird das Mädchen selbst Mutter, eine abwesende, emotionslose Mutter, 
und als ihre Tochter erwachsen wird, fühlt auch sie sich innerlich tot und versteht 
nicht, warum. 

Einer jungen Frau fällt es schwer, zu Männern nein zu sagen. Sie denkt an die 
Worte ihres Vaters: "Die Jungs schnappen dich und schmeißen dich auf die 
Couch und dann kannst du nichts mehr tun." Ihr Vater floh im Zweiten Weltkrieg 
aus Ostpreußen und wurde auf der Flucht missbraucht. Seine Ohnmacht habe 
sich auf sie übertragen, erklärt ihr eine Therapeutin. 

Es zeigen sich Muster, warum in einigen Familien ein Trauma weiterwirkt und in 
anderen nicht. Dabei spielt eine Rolle, ob traumatisierte Eltern ihr Trauma 
verarbeitet haben oder nicht. Etwa 70 % aller Menschen erleben im Laufe ihres Lebens 
ein traumatisches Ereignis, doch nur 4 % von ihnen entwickeln im Schnitt eine PTBS. 
Menschen können sich vom Grauen also erholen. Tun sie dies nicht, erhöht sich das 
Risiko, dass auch ihre Kinder im Laufe des Lebens psychisch erkranken: Eine PTBS der 
Eltern ist für Kinder ein Risiko. 

So wie nicht jedes Trauma automatisch zu einer PTBS führt, führt auch nicht jede 
PTBS der Eltern automatisch zu einer psychischen Belastung der Kinder. Der Kreis 
der Betroffenen wird von Generation zu Generation kleiner. Der Effekt des Kriegstraumas 
verdünnte sich also mit der Zeit. Wichtig ist, das Thema Trauma als zentralen Faktor für 
das Bildungs- und Gesundheitssystem anzuerkennen.  

Die Forschung zu transgenerationalen Traumata begann in den 1960er Jahren. In die 
Ambulanz in Montreal kamen immer wieder Familien, die sich ähnelten: die Eltern 

https://www.zeit.de/familie/index


 

 22 

depressiv, abgekämpft, die Kinder zankend, bedrückt und in der Schule unkonzentriert. 
Was alle Familien verband: Die Eltern hatten den Holocaust überlebt. Sie hatten 
Verwandte verloren, sich versteckt, sie hatten die Baracken und Schornsteine und 
Stacheldrahtzäune von Buchenwald, Auschwitz oder Sachsenhausen gesehen. 

Forscher befragten daraufhin Holocaust-Überlebende, ihre Kinder und später auch ihre 
Enkel und verglichen sie mit Familien, die weder die Schoah noch ein anderes Trauma 
erfahren hatten. Noch heute werden neue Studien dazu veröffentlicht. In vielen zeigt 
sich tatsächlich, dass nicht nur die Überlebenden, sondern auch ihre Kinder ein höheres 
Risiko haben, im Laufe ihres Lebens zu straucheln: eine posttraumatische 
Belastungsstörung (PTBS) zu entwickeln, Depressionen oder Angststörungen zu 
bekommen. Spätestens bei den Enkeln verliert sich die Spur wieder. 

Viele Studien zeigen aber auch kein spezielles Risiko durch das Trauma der Eltern. 
Einzelne Studien lassen sogar das Gegenteil vermuten: dass es den Nachfahren von 
Holocaust-Überlebenden psychisch besser geht als dem Rest der Bevölkerung. 
Manche Familien scheinen eine ausgeprägte Form der Resilienz zu teilen. 

Seit einigen Jahren wird Epigenetik als Pfad untersucht, auf dem ein Trauma 
nachfolgende Generationen beeinflussen könnte. Die DNA, also die Reihenfolge der 
Bausteine im Erbgut, bleibt im Laufe des Lebens nahezu unverändert. Das gilt 
jedoch nicht für bestimmte molekulare Markierungen, die an die DNA angeheftet 
werden können. Diese epigenetischen Markierungen steuern, wie Erbinformationen 
abgelesen werden. Und bestimmten so mit, ob bestimmte Gene ihre Wirkung 
entfalten oder verstummen. Bestimmte Erfahrungen, etwa Ernährungsmangel oder 
Stress, können diese Muster verändern. Manche dieser Veränderungen sind so stabil, 
dass sie von den Eltern an die nächste Generation weitergegeben werden können. 

An Menschen gibt es dazu bis heute keine einzige aussagekräftige Studie. Nur einzelne, 
bruchstückhafte Hinweise und Untersuchungen an Generationen von Mäusefamilien. 

Einige Studien legen nahe, dass Kinder von schwer traumatisierten Eltern auch auf 
biologischer Ebene geschwächt werden. Mangelnde Fürsorge der Eltern, etwa durch 
eine PTBS, scheint bei Kindern die sogenannte "Stressachse" im Gehirn zu verändern. 
Sie reguliert zum Beispiel die Ausschüttung von Cortisol, dem Stresshormon. Wenn 
Kinder in ihren ersten Lebensjahren keine sichere Bindung aufbauen, wenn ihre Eltern 
harsch zu ihnen sind oder abwesend, dann verändert sich mitunter ihr Stresssystem: 
Ihre Cortisol-Level sind chronisch erhöht oder – in schweren Fällen – dauerhaft niedrig. 
Bleibt die Stressachse über Jahre fehlreguliert, kann dies anfälliger machen, selbst 
einmal eine PTBS zu entwickeln. Ausreichend erforscht sind diese Zusammenhänge 
allerdings nicht. Es mangelt an guten Langzeitstudien, die vom Trauma der Eltern bis 
zum Hormonspiegel der Kinder reichen. 

Die Folgen eines Traumas sind nicht irreversibel. Es hilft, wenn Eltern ein belastendes 
Trauma aufarbeiten. Bewusstwerden, bedauern, betrauern, wenn nötig auch mithilfe 



 

 23 

einer Psychotherapie. Auch miteinander reden hilft, unter den Generationen. Durch ein 
Trauma werden aber nicht nur negative Folgen weitergegeben, auch Resilienz kann 
vererbt werden. 

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Identifikation_mit_dem_Aggressor 

Identifikation mit dem Aggressor (auch Identifizierung mit dem Angreifer) bezeichnet 
einen Abwehrmechanismus zur Angstbewältigung in der Tiefenpsychologie. Das 
Spektrum dieses Abwehrmechanismus reicht von produktiven Formen der 
Angstbewältigung bis hin zur schädigenden Verleugnung überwältigender Angst im 
Traumageschehen: Hier identifiziert sich eine Person, die von einem Aggressor 
körperlich und/oder emotional misshandelt oder unterdrückt wird, unbewusst mit ihm. 

Allgemeines 

Die Person verinnerlicht und übernimmt dabei ohne ihr bewusstes Wissen und oft 
gegen ihren bewussten Willen Persönlichkeitseigenschaften, Werte und 
Verhaltensweisen des Aggressors und macht sie zu Anteilen ihres Selbst. Vor allem 
traumatische Erfahrungen in der Kindheit, bei denen das Maß der erlebten Ohnmacht 
und Abhängigkeit besonders groß ist – wie in einer repressiven und autoritären 
Erziehungsstruktur oder einem seelisch manipulativen, durch Liebesentzug geprägten 
erzieherischen Missbrauch –, führen zur Ausbildung dieser Reaktion. Sie dient dem 
Schutz des eigenen psychischen Systems und hat den Charakter einer „letzten 
Notbremse“ vor einem drohenden Zusammenbruch des Selbst angesichts 
überwältigender Attacken und nicht integrierbarer Affekte. Psychisch von hoher 
Bedeutung, um hilfsweise die Funktionsfähigkeit des Selbst aufrechtzuerhalten, wirken 
die Folgen der Identifikation mit einem Aggressor sich tatsächlich jedoch in hohem 
Maße schädigend auf die seelische Integrität und das Wohlergehen des Selbst aus, da 
die Entwicklung persönlicher Autonomie unterdrückt wird. 

Formen einer Identifikation mit dem Aggressor können als „transgenerationale 
Traumatisierung“ über Generationen hinweg wirksam sein und zu einer Kette 
innerfamiliärer Gewalt führen. 

Michael Ermann sieht in der Identifikation mit dem Aggressor eine tiefenpsychologische 
Grundlage der kollektiven „Unfähigkeit zu trauern“, wie sie von Alexander und Margarete 
Mitscherlich 1967 für die deutsche Nachkriegsgesellschaft beschrieben wurde: 
„Unbewusster Hass auf den nicht schützenden Anderen erschafft im Innern ein böses 
Introjekt. Die Identifikation mit dem Aggressor bewirkt eine Verachtung der eigenen 
Bedürfniswelt und ruft paradoxe Schuldgefühle hervor wie bei einem Trauma: 
Schuldgefühle über die eigenen Bedürfnisse, die vom Anderen weder anerkannt noch 
befriedigt werden. Was nicht gespiegelt und nicht verstanden wird, wird letztlich 
abgespalten oder verdrängt. In der Verdrängung können Entbehrungen und Verzicht aber 

https://de.wikipedia.org/wiki/Identifikation_mit_dem_Aggressor


 

 24 

nicht betrauert werden.“(Michael Ermann: Kriegskinder in Psychoanalysen, 
Abschiedsvorlesung 2009. ) Als Täter, mit dem ein Kind oder Erwachsener sich 
unbewusst identifiziert, kommen alle Personen in Frage, die sich in einer aus Sicht 
des Opfers absoluten Machtposition ihm gegenüber befinden und denen das Opfer 
physisch und/oder psychisch ausgeliefert ist.  

Anna Freud unterscheidet drei Formen, in der sich die Identifikation mit dem Angreifer 
ausdrücken kann, denen jedoch sämtlich eine Wendung vom passiv Erlittenen zur 
Aktivität (und somit ein dritter elementarer Abwehrmechanismus) zugrunde liegt: Aus 
dem Bedrohten wird der Bedroher: 

• In Identifizierung mit der Person des Aggressors durch unmittelbare oder 
mittelbare mimetische Darstellung (direktes Spiegeln oder vorsätzliche 
Rollenübernahme) des Angreifers (Beispiel des Schülers, Rat der Schwester) 

• In Identifizierung mit der Aggression durch Agieren der Aggression (etwa 
bohrende Tätigkeit nach einem Zahnarztbesuch), 

• In Identifizierung mit der imponierenden Eigenschaft des Aggressors durch 
Übernahme der Attribute, die sie symbolisieren. (Das Kind bewältigt einen 
schmerzhaften Zusammenstoß mit seinem Lehrer, indem er sich mit Säbel und 
Militärmütze versieht; auf diese Weise, so Anna Freud, identifiziere er sich mit 
dessen Männlichkeit) 

Eine Identifikation mit dem Aggressor liegt jedoch auch vor, wenn ein Kind aus Angst vor 
einer erst erwarteten Strafe sich vorwegnehmend mit dem Strafenden identifiziert: 
Beschrieben wird die Reaktion eines Knaben, der zu spät nach Hause kommt und der 
nun zu erwartenden Strafrede dadurch zu entgehen sucht, dass er seinerseits zu 
schimpfen beginnt. Die Identifikation mit dem Aggressor kann demnach als 
Zwischenstufe der Entwicklung des Über-Ichs betrachtet werden: Die 
Gewissensinstanz wird verinnerlicht, jedoch noch nicht gegen das eigene Selbst 
gewandt, sondern in Projektion gegen die Außenwelt gerichtet. Damit steht die 
Identifikation mit dem Aggressor im Sinne Anna Freuds weitestgehend im Dienste 
des sich entwickelnden Kindes.  

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Stockholm-Syndrom 

Unter dem Stockholm-Syndrom bezeichnet ein psychologisches Phänomen, bei dem 
Opfer von Geiselnahmen ein positives emotionales Verhältnis zu ihren Entführern 
aufbauen. Das kann dazu führen, dass die Opfer mit den Tätern sympathisieren und mit 
ihnen kooperieren.  

Vgl. James Bond 007 – Die Welt ist nicht genug, Pierce Brosnan als Bond und  Sophie 
Marceau als Elektra King. 

http://www.m-ermann.de/mediapool/87/874254/data/2009_Abschiedsvorlesung_oD.doc
http://www.m-ermann.de/mediapool/87/874254/data/2009_Abschiedsvorlesung_oD.doc
https://de.wikipedia.org/wiki/Stockholm-Syndrom


 

 25 

Geprägt wurde der Begriff 1973 von einem schwedischen Polizeipsychologen. Seitdem 
wird er medial popularisiert, obwohl sich empirisch keine Nachweise finden lassen und 
die Existenz eines solchen Syndroms wissenschaftlich überwiegend angezweifelt wird. 
Der Begriff Stockholm-Syndrom ist im medizinisch-diagnostischen 
Klassifikationssystemen ICD-11 nicht verzeichnet ist.  Er geht auf die Geiselnahme am 
Norrmalmstorg vom 23. bis 28. August 1973 in Stockholm zurück. Bei dem Überfall auf 
die Schwedische Kreditbank im Zentrum der Stadt wurden vier der Angestellten als 
Geiseln genommen. In den folgenden 131 Stunden der Geiselnahme wurde zum ersten 
Mal quasi live über einen Kriminalfall berichtet. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=V8my_HaAAEU&t=91s 

Marc-Uwe Kling: Die Känguru-Offenbarung, Die Lektion, (ab 1,01 min): „Eine 
Kurzgeschichte: Heute habe ich meinem Kind eine Lektion erteilt. Ich habe seine 
Hausaufgaben aufgegessen. Morgen wird es lernen, dass einem oft nicht geglaubt wird, 
gerade wenn man die Wahrheit sagt.“  

https://www.youtube.com/watch?v=V8my_HaAAEU&t=91s

